Selbstgerechtigkeit

»Gott, ich danke dir, dass ich nicht wie die anderen Menschen
bin, die Ré&auber, Betriiger, Ehebrecher oder auch wie dieser
Zollner dort.” (Lk 18, 6f)

Predigt zum 30. Sonntag - C - 2019
(27.10.2019)

Textbezug: Lukas 18, 9 — 14
siehe auch: https://www.bibleserver.com/EU/Lukasl18,9-14

Liebe Gottesdienstgemeinde,

morgen geht die dreiwdchige sogenannte Amazonas-Synode in Rom
zu Ende.

[x]

Symbolbild, Foto: sabetheli, www.pixabay.com

Haben Sie davon gehort?

Hier wurde beraten, wie die Kirche in Amazonien neue Wege in
die Zukunft gehen kann.

Das Motto lautet: , Amazonien - neue Wege fiir die Kirche und
eine ganzheitliche Okologie“.

Ein Thema war auch, wie die Seelsorge in einem riesigen und
schwer zuganglichen Gebiet gesichert werden kann.

Zu diesem Themenkomplex gehort auch die Frage der
Priesterweihe von verheirateten Mannern, aber auch die
Zulassung von Frauen zur Diakonen-Weihe.

Dabei sind sich viele daruber einige, dass die Fragen der
Kirche in Amazonien in vielen Teilen deckungsgleich sind mit
den Fragen der Kirche im Rest der Welt.

So waren also Antworten hinsichtlich verheirateter Manner zum
Priesteramt oder das Diakonat der Frau auch fir die gesamte
Weltkirche von Bedeutung.


https://denk-arten.de/allgemein/selbstgerechtigkeit/29/10/2019/
https://www.bibleserver.com/EU/Lukas18,9-14

Derweil zieht in Deutschland die Aktion ,Maria 2.0“ immer
groBere Kreise. Was als Fraueninitiative begonnen hat,
erreicht mehr Zustimmung auch bei Mannern in der Kirche.
Selbst Bischdofe auBern sich mehrheitlich verstandnisvoll und
unterstitzen teilweise die Anliegen von Maria 2.0.

Plakativ ausgedrickt geht es dieser Aktion um die Frage nach
der Rolle und nach den Rechten der Frau innerhalb der
katholischen Kirche. Hier geht es nicht nur — zwar auch — um
die Zulassung der Frauen zu den Weiheamtern, sondern um eine
Gleichberechtigung der Frauen gegenliber den Mannern in der
Kirche.

Ein Kirchenstreik im Frihjahr hatte dabei groRBe Aufmerksamkeit
gefunden, als Frauen eine Woche lang keine Kirche betraten und
auch eine Woche lang ihr ehrenamtliches Engagement in der
Kirche niederlegten.

Diese beiden aktuellen kirchenpolitischen Ereignisse und die
Frage des Umgangs der Kirche im Missbrauchsskandal fihrt zu
vielfaltigen Diskussionen in den unterschiedlichsten Kreisen.
In den verschiedenen Medien bis in die sogenannten sozialen
Medien gibt es viele Diskussionen um diese Themen.

Und hier bei uns in der Pfarrei?

Nu: in Teilen unserer Pfarrei werden Antworten gesucht, wenn
es z.B. darum geht, wie das Votum des
Pfarreientwicklungsprozesses (kurz ,PEP"“ genannt) konkret
umgesetzt werden muss?

Dabei geht es mitunter auch sehr kontrovers zu.

Aber ansonsten habe ich persdonlich den Eindruck, dass die
gerade skizzierten Fragen z.B. Uber die Rolle der Frau in der
Kirche bei uns in der Pfarrei wenig bis gar nicht vorkommen.

Nur heute Morgen fand - auf Stadtebene - ein
,gesellschaftspolitisches Frauengesprach’ statt. Aber auch
dort ging es ganz allgemein um die Rolle der Frau in unserer
Gesellschaft. Doch welche Rolle die Frau in der Kirche spielt



und auch zukunftig spielen kann, scheint bei uns hier kein
Thema zu sein.

Und noch etwas anderes kann man beobachten.

=]

Foto: prettysleepyl/www.pixabay.com

Da, wo die Themen: Zoélibat, Zulassung von Verheirateten zum
Priesteramt, Diakonen- oder Priesteramt der Frau diskutiert
werden, melden sich auch gleich jene zu Wort, die strikt und
massiv dagegen sind.

Sie begrunden ihre Haltung damit, dass die Zulassung der
Frauen zu den Weiheamtern nicht mit dem Willen Jesu
uUbereinstimme;

dass das gegen die Lehre der Kirche stlnde;

dass das die Kirche spalten wurde.

Manche, die gegen jegliche Veranderung in dieser Hinsicht in
der Kirche kampfen, scheuen sich sogar nicht davor, den
anderen vorzuhalten, sie stunden nicht mehr in der
Gemeinschaft der katholischen Kirche als Weltkirche; sie seien
,hicht mehr katholisch”, sie wollten die Kirche ruinieren.
Diese ganzen Diskussionen hatten nur den Zweck, sich dem
Zeitgeist anzupassen, und Frauen, die die Zulassung zu den
Weiheamtern fordern ,ginge es ja nur um die Macht”.

Ihre eigene Haltung sehen sie hingegen als die einzige
Moglichkeit an, wie die Zukunft der katholischen Kirche
dauerhaft retten koOnne.

In dieser Diskussion kann man also sehr leicht eine Einteilung
entdecken: ,Wir hier!* und ,Die da!'“

Die am Bisherigen festhalten wollen, verstehen sich oftmals
als jene, denen es wirklich um die katholische Kirche ginge,
wahrend es den anderen nur darum ginge, zu spalten.



Kontoverse und Dialog

Liebe Schwestern und Bruder,

es ist gar nicht schlimm, dass es auch in unserer Kirche
unterschiedliche Positionen gibt.

Es ist nicht schlimm, dass es jene gibt, die meinen, die
bestehenden Verhaltnisse in der Kirche waren zukunftsfahig,
wahrend es auch jene gibt, die die entgegengesetzte Meinung
vertreten.

=]

Bild von Ivan Tamas auf Pixabay

Schlimm wird es nur, wenn eine Seite beginnt, der anderen ihre
Rechtglaubigkeit, ihre Katholizitat absprechen zu wollen.
Schlimm wird es, wenn man jene, die ebenfalls aus christlicher
Uberzeugung und aus Liebe zur Kirche nach neuen Wegen suchen.

Schlimm wird es erst recht, wenn die einen meinen, ihre
Ansicht sei rechtglaubiger und entsprache mehr der
Katholizitat, als die Haltung der anderen.

Dann fehlt es nicht viel und wir sprechen wieder lautstark von
,Ketzern“, ,Haretikern® und ,Abtrinnigen”, und dies nur, um
jene, die eine andere Ansicht habe, zu diskreditieren.

Wenn ich dann das heutige Evangelium lese, habe ich den
Eindruck, dass das, was Jesus da kritisiert, gar nicht so weit
entfernt ist von dem, wie wir heute manchmal in der
katholischen Kirche miteinander umgehen.

e Anstatt andere zu diskreditieren, sollten wir lieber offen
und tabulos diskutieren.

e Anstatt andere mundtot machen zu wollen, sollten wir lieber
miteinander ins Gesprach kommen.

e Anstatt andere zu verteufeln, sollten wir Llieber unsere
Ebenbildlichkeit Gottes im anderen suchen und erkennen.

e Anstatt zu meinen, dass wir die Kirche verteidigen und


https://pixabay.com/de/users/thommas68-2571842/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2354583
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2354583

retten mussten, sollten wir uns lieber daran erinnern, dass es
immer noch die Kirche Jesu Christi ist, zu der er selbst uns
berufen hat, und der er zugesagt hat, sie durch den Heiligen
Geist zu leiten, bis zu seiner Wiederkunft.

e Anstatt unsere vermeintliche Rechtglaubigkeit vor uns
herzutragen, sollten wir in aller Bescheidenheit dankbar sein,
dass wir zu Christus gehoren, der uns gesandt hat, SEINE frohe
und befreiende Botschaft in die Welt zu tragen und den
Menschen von heute verstandlich zu machen.

Denn nicht aus eigenem Vermogen oder weil wir so toll sind,
sondern aus Gnade und gottlicher Berufung sind wir Teil seines
mystischen Leibes, der Kirche.

Der ‘Synodale Weg'’ der
romisch-katholischen Kirche
in Deutschland

[x]
Bild von Arek Socha auf Pixabay

Was 1st der ‘synodale Weg’ ?

Die katholische Kirchenzeitung im Bistum Miunster “Kirche und
Leben” hat auf einer eigenen Internetseite sehr gut die
einzelnen Fragen und Themen rund um den ‘synodalen Weg’
aufgegriffen und kurz wund gut verstandlich erklart:
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/synodaler-weg-was-ist-
das-fragen-und-antworten/



https://denk-arten.de/blog-beitraege/der-synodale-weg-der-romisch-katholischen-kirche-in-deutschland/28/09/2019/
https://denk-arten.de/blog-beitraege/der-synodale-weg-der-romisch-katholischen-kirche-in-deutschland/28/09/2019/
https://denk-arten.de/blog-beitraege/der-synodale-weg-der-romisch-katholischen-kirche-in-deutschland/28/09/2019/
https://pixabay.com/de/users/qimono-1962238/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=1872665
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=1872665
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/synodaler-weg-was-ist-das-fragen-und-antworten/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/synodaler-weg-was-ist-das-fragen-und-antworten/

Was sind die Griinde fiir den
‘synodalen Weg'’ ?

Letztendlich entscheidend sind die Ergebnisse der MHG-Studie
zum Missbrauch im Raum der Kirche.

Die Deutsche Bischofskonferenz hat sich 1in ihrer
Vollversammlung in Lingen vom 10. bis 12. Marz 2019 mit 62 Ja-
Stimmen und vier Enthaltungen flr einen gemeinsam mit dem ZdK
durchzufuhrenden ,Synodalen Weg“ zur Befassung mit drei
Themenkomplexen in Konsequenz der strukturellen Veranderungen
als Ergebnis der MHG-Studie zum Missbrauch im Raum der Kirche
entschieden. (vgl.
https://www.zdk.de/veroeffentlichungen/reden-und-beitraege/det
ail/Synodaler-Weg-Leitantrag-des-Praesidiums-424e/)

[Die MHG-Studie bezeichnet das 1interdisziplindre
Forschungsprojekt ,Sexueller Missbrauch an Minderjahrigen
durch katholische Priester, Diakone und mannliche
Ordensangehérige im Bereich der Deutschen Bischofskonferenz*
(,MHG-Studie”). Es handelt sich dabei um ein in “..Konsortium
aus verschiedenen wissenschaftlichen Einrichtungen. Dazu
gehoren das Zentralinstitut fiur seelische Gesundheit
(Mannheim), das Institut fur Kriminologie der Universitat
Heidelberg, das Institut fir Gerontologie der Universitat
Heidelberg wund die Professur fidr Kriminologie,
Jugendstrafrecht und Strafvollzug an der Universitat Gielen.
Aus den drei Ortsnamen Mannheim — Heidelberg — GieBen ist die
Abkirzung MHG zusammengesetzt.” (vgl.
https://www.dbk.de/themen/sexueller-missbrauch/faq-mhg-studie/

)]



https://www.zdk.de/veroeffentlichungen/reden-und-beitraege/detail/Synodaler-Weg-Leitantrag-des-Praesidiums-424e/
https://www.zdk.de/veroeffentlichungen/reden-und-beitraege/detail/Synodaler-Weg-Leitantrag-des-Praesidiums-424e/
https://www.dbk.de/themen/sexueller-missbrauch/faq-mhg-studie/

Un welche Themenkomplexe geht es
dabe1l?

(vgl. https://www.dbk.de/themen/der-synodale-weg/ )

Vier Foren werden die Themenkomplexe dieses synodalen Weges
bearbeiten. Das sind die Foren:

= Macht und Gewaltenteilung in der Kirche

= Sexualmoral

- Priesterliche Lebensform

« Frauen in Diensten und Amtern in der Kirche

Das ZdK formuliert dabei ganz konkrete Forderungen, die beim
synodalen Weg behandelt werden sollen:

» Trennung von Exekutive (Gesetzgebung) und Judikative
(Rechtsprechung) im Kirchenrecht. Wir fordern eine
unabhangige kirchliche Verwaltungsgerichtsbarkeit fur
den Bereich der Deutschen Bischofskonferenz.

= Um eine umfassende Transparenz zu schaffen und der von
Papst Franziskus beschriebenen Klerikalisierung
entgegenzuwirken ist eine gleichberechtigte Teilhabe von
Laien und Geweihten an Leitung von Kirche zu schaffen.

 Frauen und Manner in Kirche gleich zu stellen und daher
Frauen Zugang zu allen kirchlichen Amtern zu gewdhren.

=Sich aktiv dafur einzusetzen, den Pflichtzolibat
abzuschaffen.

»In der kirchlichen Sexualmoral die vielfaltigen
Lebensformen und Lebenswirklichkeiten positiv
anzuerkennen.

 Entwicklung einheitlicher Standards bei der Ausbildung
fir den priesterlichen Dienst auf der Ebene der
Deutschen Bischofskonferenz.


https://www.dbk.de/themen/der-synodale-weg/

»die Verantwortung und Entscheidungskompetenz aller
Getauften und Geweihten auf allen Ebenen fur die Kirche
zu verwirklichen.

(vgl.
https://www.zdk.de/veroeffentlichungen/reden-und-beitraege/det
ail/Synodaler-Weg-Leitantrag-des-Praesidiums-424e/ )

(%]
Bild von Gerd Altmann auf Pixabay

Warum 1ist der synodale Weg so
wichtig fir die Kirche 1in
Deutschland?

»Es geht darum, Vertrauen wieder aufzubauen, um glaubwiirdig
evangelisieren zu koénnen: Es geht um die Frage, wie wir
Menschen davon iiberzeugen, dass es bereichernd ist, zu
glauben.” (Thomas Sternberg, Prasident des ZdK, vgl. auch:
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/zdk-zu-reformprozess-d
er-kirche-vertrauen-wieder-aufbauen/ )

Kritiker des synodalen Weges

Aus den Reihen der Deutschen Bischofskonferenz gibt es aber
auch Kritiker zum synodalen Wegen. Unter ihnen der
Regensburger Bischof Voderholzer, der sich nur mit Vorbehalt
an diesem Weg beteiligen will. vgl.
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/voderholzer-wirft-syno
dalem-weg-pseudowissenschaftlichkeit-vor/

Auch der Erzbischof von Koln, Kardinal Woelki, wird sich nur
distanziert am Dialog des synodalen Weges beteiligen. (s.o0.)

Synodaler Weqg ./. Einheit der Kirche ?

Inhaltlich wird nicht selten von KritikerInnen des synodalen
Weges vorgehalten, dass dieser Weg gegen den Einheitsgedanken
der romisch-katholischen Kirche stehe.


https://www.zdk.de/veroeffentlichungen/reden-und-beitraege/detail/Synodaler-Weg-Leitantrag-des-Praesidiums-424e/
https://www.zdk.de/veroeffentlichungen/reden-und-beitraege/detail/Synodaler-Weg-Leitantrag-des-Praesidiums-424e/
https://pixabay.com/de/users/geralt-9301/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2935944
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2935944
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/zdk-zu-reformprozess-der-kirche-vertrauen-wieder-aufbauen/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/zdk-zu-reformprozess-der-kirche-vertrauen-wieder-aufbauen/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/voderholzer-wirft-synodalem-weg-pseudowissenschaftlichkeit-vor/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/voderholzer-wirft-synodalem-weg-pseudowissenschaftlichkeit-vor/

Dem entgegnet der in Minster lehrende Moraltheologe Daniel
Bogner, das dem eine irrefiuhrende, unrealistische und
weltfremde Vorstellung von Einheit zugrunde liege.

“w ,Die Kirche steht mit dem Ricken zur Wand“, erklarte der
Moraltheologe. Sie musse daher auch auf die systemischen
Grinde der Missbrauchskrise schauen. Ziel des Synodalen Weges
sei nicht, ,in erster Linie den Glauben zu neuer Blite zu
fuhren”. Vielmehr sei er eine Antwort auf die Faktoren, die
den Missbrauchsskandal begunstigt hatten.

Bogner findet es nicht verwunderlich, dass es in der Deutschen
Bischofskonferenz zum Synodalen Weg auch von der Mehrheit
abweichende Voten gibt. ,Nur in der Kirche wundert man sich
immer, wenn man nicht 100 Prozent Einigkeit hat“, meinte der
Theologe. ,,Es gehort zum Problem der Kirche, dass sie eine
Vorstellung von Einheit hat, die irrefihrend, unrealistisch
und weltfremd ist.”

Der Moraltheologe unterstrich, man sollte nicht jede
teilkirchliche Bemuhung um Aufbruch und Verandern mit dem
Totschlag-Argument Weltkirche ausbremsen. Vielmehr konnten die

Teilkirchen innovative Vorschlage machen — ,anderswo sagt man
best practice” — und innerhalb der Weltkirche sagen: Wir
mochten, dass daruber diskutiert wird...”

Quelle:

https://www.kirche-und-leben.de/artikel/theologe-bestimmte-ein
heitsvorstellungen-der-kirche-sind-irrefuehrend/

[x]
Bild von LuckylLifell auf Pixabay

Warum ich personlich den ‘synodalen
Weg'’ in Deutschland fur


https://www.kirche-und-leben.de/artikel/theologe-bestimmte-einheitsvorstellungen-der-kirche-sind-irrefuehrend/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/theologe-bestimmte-einheitsvorstellungen-der-kirche-sind-irrefuehrend/
https://pixabay.com/de/users/LuckyLife11-5245360/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2375482
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2375482

unverzichtbar halte:

Den Opfern und Betroffenen von sexueller und
spiritueller Gewalt durch kirchliche Mitarbeiter
geschuldet.

Der sogenannte “Missbrauchs-Skandal” hat nur das ins
offentliche Bewusstsein und in die oOffentliche Diskussion
gezerrt, was seit Jahrzehnten, wenn nicht sogar seit
Jahrhunderten an Verbrechen geschehen 1ist.

Die Opfer sind im uUberwiegende Malle Kinder, Jugendliche und
Schutzbefohlene.

Doch der Kreis der davon Betroffenen geht noch daruber hinaus,
denn auch Eltern, Familienangehdrige und Freunde durfen und
mussen als Betroffene gelten, wenn sie schuldlos die Opfer
nicht in Schutz nehmen konnten und spater selbst auch unter
grollen Schuld- und Versagensgefuhlen leiden.

Wie die MHG-Studie zeigen konnte, fallt auf die Kirche und
kirchliche Amtstrager groBe Verantwortung und Schuld, wenn sie
Tater geschutzt, Opfern nicht geglaubt und eine
Strafverfolgung vereitelt haben.

Dieses wurde nicht selten auch begiinstigt durch strukturelle
Gegebenheiten oder durch ein falsch verstandenes Kirchenbild,
nach dem die Kirche nach aullen hin gerne ohne Fehl und Makel
verkauft wurde.

Die Machtstrukturen in der Kirche, die gepragt sind von Oberen
und Untergebenen, von Treue und Gehorsam und deren
missbrauchliche Interpretation begunstigten solche
Verhaltensweisen, wodurch die Opfer immer wieder und mehrfach
auch nach den eigentlichen Taten zu Opfern wurden.

Die fehlende Unterstutzung und Hilfeleistung den Opfern
gegenuber verscharfte dabei das Leid und die oft auch
traumatischen Lebensumstande, unter denen die Opfer uUber Jahre
und Jahrzehnte leben mussten.



Der ‘synodale Weg’' mit seinen Fragen zur Machtstruktur und zu
Fragen der Macht- und Gewaltenteilung in der Kirche (auch im
Hinblick auf die Gesetzgebung, die Rechtsprechung und die
Exekutive) ist ein notwendiger Prozess, um bisherigen Opfern
Recht und Gerechtigkeit widerfahren zu lassen und zukunftig
eine wirksame Pravention und eine gute Abwehr und wirksame
Strafverfolgung zu garantieren.

- Als notiger Beitrag gegen klerikale Machtstrukturen des
kirchlichen Amtes, das fir Papst Franziskus die
Hauptursache des sexuellen Missbrauchs 1ist und nach
biblischen und friuhkirchlichen Verstandnis immer und
allein ein dienendes Amt und kein herrschendes Amt sein
muss. vgl. auch:
https://www.katholisch.de/artikel/23071-papst-auf-sexual
itaet-fixierter-klerikalismus-ist-schwere-suende

Das zuvor beschriebene strukturelle Versagen der Kirche, dass
auch begunstigt wird durch eine falsch verstandene
hierarchisch-verfasste Kirche, ist nur moéglich, weil es eine
besonders privilegierte Gruppe in der Kirche gibt, die neben
dem geistlichen Amt auch noch mit besonderer weltlicher Macht
ausgestattet ist.

Wird diese Macht theologisch iiberhoht, entwickelt sich ein
schadlicher Klerikalismus.
Diese strukturelle Pragung der Kirche hat nachweislich auch
historisch-machtpolitische Ursachen. (vgl. =z.B. die
Konstantinische Wende).

Dabei wissen wir auch, dass gerade in den Anfangen der Kirche
es in breitem Male Gemeindestrukturen gab, die presbyterial
verfasst waren und nicht durch ein Weiheamt (Ordo) mit seinem
Anspruch auf apostolische Sukkzession gepragt waren.

Der Jakobus-Brief berichtet dariber und diese Schriftstelle
hat gerade auch beim Sakrament der Krankensalbung eine
herausragende Bedeutung.


https://www.katholisch.de/artikel/23071-papst-auf-sexualitaet-fixierter-klerikalismus-ist-schwere-suende
https://www.katholisch.de/artikel/23071-papst-auf-sexualitaet-fixierter-klerikalismus-ist-schwere-suende

Die Ruckbesinnung darauf, dass Kirche anfangs nicht nur streng
hierarchisch, sondern zugleich auch eine breitere
presbyteriale Verfassung kannte, kann uns heute zur
theologischen Begrundung dienen, diese fruhchristliche
Kirchenstruktur fur eine Kirche der Zukunft wieder zum Recht
zu verhelfen.

- Aus Respekt und Achtung den Nicht-Klerikern in der
Kirche gegeniiber als ein vom Heiligen Geist erfiillten
Volk Gottes und in der einen, gemeinsamen Sendung.

Jesus Christus hat nach seiner Auferstehung und Himmelfahrt
seinen Junger*innen einen Beistand zugesagt, der fur immer beil
ihnen bleiben wird, den Heiligen Geist.

In den Initationssakramenten (Taufe, Eucharistie und Firmung)
bekennen wir uns in der Kirche dazu, dass wir alle - als
Einzelne und als Kirche als Ganzes — Trager*innen des Heiligen
Geistes sind.

Im Vatikanum II wurde daraus auch das Verstandnis vom
“allgemeinen Priestertum aller Glaubigen” abgeleitet.

So gibt es also in dieser Hinsicht zwischen ordinierten
Personen und nicht-geweihten Personen in der Kirche keinen
wesentlichen Unterschied, was , denn wir alle sind “Schwestern
und Briuder in Christo” (vgl. Matthaus 12, 48-50).

Der wesentliche Unterschied zwischen Weiheamt und Nicht-
Klerikern kann aber keine theologische Begriindung dafiir sein,
die Verantwortung fiir einen ‘synodalen Weg’ allein bei den
geweihten Mitgliedern der Kirche anzusiedeln.

Die Mitverantwortung der Laien muss deshalb auch faktisch sein
und sich in einer praktischen Mitverantwortung und einem
Mitentscheidungsrecht und einer Mitentscheidungspflicht der
Laien widerspiegeln.

Dabei ist die Einsicht selbstverstandlich, dass gerade aus den



Reihen der Laien viele hochqualifzierte und fachkundige Frauen
und Manner zu finden sind, die die Kirche gerade auch fiir ihre
geistliche Sendung notig hat und auf die sie nicht verzichten
darf.

- Aus Respekt und Achtung vor der Gleichwertigkeit der
Frau in Gesellschaft und Kirche.

In Folge der Aufklarung und der europaischen Frauenbewegung
des 18. und 19. Jahrhunderts ist in der modernen Welt die
Uberzeugung entstanden, dass die Frau dem Mann gleichwertig
und gleichberechtigt ist.

Dies bezieht sich auf alle Bereiche sozialen und politischen
Lebens.

Die geschlechtlichen Unterschiede konnen dabei nicht zu einer
Auf- oder Abwertung des einen oder anderen Geschlechts
herangefuhrt werden.

In viele Verfassungen und Gesetzen hat diese Erkenntnis auch
rechtsstaatlich ihren Niederschlag gefunden.

Aber in der romisch-katholischen Kirche sind bestimmte
Aufgaben nur einer Geschlechtsgruppe — namlich den mannlichen
Mitgliedern der romisch-katholischen Kirche — vorbehalten.

Angesichts der Spannung, die Christ*innen 1in diesem
offensichtlichen Widerspruch zwischen gesellschaftlicher und
politischer Realitat einerseits und kirchlicher Realitat
andererseits erleben, empfinden sie die Stellung und Rolle der
Frau 1in der Kirche gegenuber ihren mannlichen
Geschlechtsgenossen zu Recht als diskriminierend.

Notwendigerweise fragen sie sich auch, ob dies irgendwie mit
dem Lebenszeugnis und der Lehre Jesu Christi begrundet werden
kann?

Unter Berlcksichtigung der damaligen gesellschaftlichen und
politischen Stellung der Frau, die ja auch uberwunden wurden,



wird man heute mit Fug und Recht nicht mehr behaupten konnen,
Jesus Christus wurde auch heute — und den geanderten
politischen und gesellschaftlichen Gegebenheiten — an einer
nachgeordneten Stellung der Frau gegenuber dem Mann
festhalten.

Deshalb sind die Anfragen z.B. der Kampagne “Maria 2.0” 1in
heutiger Zeit zutiefst gerechtfertigt, und die Frauen in der
Kirche habe ein Recht darauf, dass ihre derzeitige Rolle und
Position in der Kirche hinterfragt und den Realitaten der
heutigen Zeit angepasst wird.

Die diversen theologisch-dogmatisch-kritischen Anfragen aus
den akademischen Kreisen zeigen, dass das ‘Basta’ in der
Kirche sich nicht zweifelsfrei auf dogmatische Aussagen
zuruckziehen kann, da der Gang der Kirche durch die Geschichte
ebenso zeigt, dass sich die Kirche gerade in Fragen des Amtes
immer wieder verandert und ggfs. erneuert hat.

Ich verweise z.B. nur auf die Veranderung des Bischofsamtes
(die Moglichkeit Furstbischof sein zu kodnnen ohne
Priesterweihe) oder auch die Veranderung des Klerikerstandes
von den verschiedenen Weihestufen, die fruher nicht nur diese
drei (Diakon, Priester, Bischof) waren.

= Aus Anerkennung der modernen empirischen Forschungen und
deren allgemein anerkannten Ergebnisse in der
Sexualforschung.

Betrachtet man die empirischen Erkenntnis verschiedener
wissenschaftlicher Disziplinen 1in der Sexual- und
Genderforschung, entsteht zu Recht der Eindruck, dass diese
modernen Erkenntnisse in der Sexuallehre der romisch-
katholischen Kirche zum Teil vollig auBer Acht gelassen
werden.

Dies gilt z.T. auch noch immer beispielsweise flir die Haltung
und den Umgang mit Homosexualitat.

Die fehlende Akzeptanz der Ergebnisse verschiedener



Disziplinen (beispielhaft seien hier nur Anthropologie,
Medizin, Psychologie, Soziologie, Biologie, .. genannt)
offenbart einmal mehr die Diskrepanz zwischen modernen
Forschungsergebnissen einerseits und der lehramtlichen Haltung
der romisch-katholischen Kirche andererseits in diesem
Themenkomplex.

Dies fuhrt aber auch — und das macht es so schlimm — z.B. bei
homosexuellen Menschen zu Diskriminierung. Die Folgen daraus
konnen fatal sein.

Der ‘synodale Weg' in Deutschland bringt hingegen die Chance
mit sich, dass sich die Kirche diesen aktuellen und
grundlegenden wissenschaftlichen Erkenntnissen stellt und dies
auch in ihrer Theologie und pastoralen Praxis mit
bericksichtigt.

 Als folgerichtige Fortschreibung der Theologie des Vat.
II, der Wirzburger Synode und den Verlautbarungen von
Papst Franziskus zum zukunftsorientierten synodalen Weg
der Gesamtkirche.

Bereits im Oktober 2015 hat der derzeitige Papst Franziskus
unmissverstandlich darauf aufmerksam gemacht, dass die Kirche
der Zukunft eine synodale Kirche sein wird.

Diese Aufwertung der Ortskirchen hat auch ganz konkrete
Anfragen und Folgen fur einen solchen ‘synodalen Weg', wie ihn
die deutschen Bischofe und das ZdK mit den Katholik*innen in
Deutschland gehen wollen.

Dieser ‘synodale Weg’' ist damit keine neue ‘Wirzburger
Synode’, sondern die angemessene Umsetzung dessen, was bereits
uber die Kirche wund die Kollegialitat im Vat. II
niedergeschrieben und in der ‘Wirzburger Synode’ fur
Deutschland konkret heruntergebrochen wurde.

->
https://www.katholisch.de/artikel/6655-das-dritte-jahrtausend-
braucht-eine-synodale-kirche



https://www.katholisch.de/artikel/6655-das-dritte-jahrtausend-braucht-eine-synodale-kirche
https://www.katholisch.de/artikel/6655-das-dritte-jahrtausend-braucht-eine-synodale-kirche

Fazit:

Den ‘synodalen Weg’, der nun also in der romisch-katholischen
Kirche 1in Deutschland beschritten wird, halte ich fiir
unverzichtbar.

Ihn zu kritisieren oder gar abzulehnen, ohne die Ursachen und
Umstande auch nur zu erwahnen oder auch zu beriicksichtigen,
die zu diesem ‘synodalen Weg’ gefiihrt haben, ist eine
Missachtung derer, die sich mit aller Ernsthaftigkeit und
personlicher Spiritualitat in diesen Prozess einbringen
wollen!

Zu allerletzt mochte ich noch daran erinnern, dass die
Forderung nach Reformen in der Kirche zumeist dann auf kamen,
wenn die Kirche groBe historische Fehler begangen hat, z.B.
durch weltlichen und geistlichen Machtmissbrauch.

Auch heute erkennen wir, dass die romisch-katholische Kirche
in Deutschland und weltweit viele und ungeheuerlich grole
Fehler gemacht und dadurch unsaglich viel Schuld auf sich
geladen hat.

Die Menschen, ob in oder aulerhalb der Kirche, fordern deshalb
zu Recht, dass die Kirche sich dieser Schuld stellt und ihrer
Verantwortung gerecht wird.

Sollte sich die Kirche — in Teilen oder auch im Ganzen -
diesem Prozess versagen, wird das erheblich Konsequenzen
haben.

Denn schon jetzt erkennen wir, dass die Menschen heute so
nicht mehr mit sich umspringen lassen, sondern ‘mit den Fullen’
abstimmen.

Von daher werde ich alle Initiativen unterstutzen, die bereit
sind, sich mit und in der Kirche auf den Weg ins 21.
Jahrhundert zu machen; einer Kirche, die sich ihrer Sendung
von Christus her wieder bewusster wird.



Weiterfiihrende Links:

https://www.kirche-und-leben.de/nc/themen/themenbereich/Synoda
ler+Weg/

https://www.zdk.de/ueber-uns/unsere-arbeit/synodaler-weg/

https://www.kirche-und-leben.de/nc/themen/themenbereich/Synoda
ler+Weg/

https://www.deutschlandfunk.de/katholische-kirche-in-deutschla
nd-aufbruch-aufstand-
abbruch.2540.de.html?dram:article 1d=458592

https://www.mariazweipunktnull.de/

Dankbarkeit

=]

© Gerd Wittka, 2019

Das Gefuhl der Dankbarkeit erwachst auch aus der
ganzheitlichen Erkenntnis, dass nichts in meinem Leben

selbstverstandlich ist.
Dabei umfasst das Erkennen Kopf, Herz und Bauch.

So kann ich voller Dank auf eine gute Nacht zuruck blicken,
wenn die Nacht davor unruhig und mit viel Schlaflosigkeit
verbunden war.

Mit dem Alter erfasse ich immer mehr die Bedeutung mancher
Worte aus Bibel und Gebet.

Nach einer guten Nacht spure ich die Wichtigkeit der Bitte am
Vorabend aus der Komplet: , Eine ruhige Nacht und ein gutes
Ende gewdhre uns der allmdachtige G’tt“


https://denk-arten.de/allgemein/dankbarkeit/25/09/2019/

Hinter den Dingen I

(%]
Bild von Michael Gaida auf Pixabay

Wenn ich zur Ruhe komme, sehe ich einen Tisch und dahinter die
Menschen, die den Tisch gemacht haben.

Wenn ich zur Ruhe komme, sehe ich Fenster und Turen und
dahinter die Menschen die sie gemacht haben.

Wenn ich zur Ruhe komme, sehe ich Hauser und Stadte und
dahinter die Menschen, die sie gemacht haben.

Wenn ich zur Ruhe komme, sehe ich Blumen und Baume und Tiere
und Menschen und dahinter G’tt, der alles gemacht hat.

Kirche und Klimastreik

[x]
Bild von Gerd Altmann auf Pixabay

Notwendige Unterstiitzung

Evangelische und katholische Kirche beteiligen sich am
kommenden Klima-Streik am 20. September 2019.

Sie unterstutzen o6ffentlichkeitswirksam dieses Anliegen und
sind auch bei manchen Protest-Demos mit eigenen Wortbeitragen
vertreten.

Ich selber unterstiitze ausdriicklich diesen Aktionstag und auch
in meinem Zustandig- und Verantwortungsbereich werbe ich fiir


https://denk-arten.de/allgemein/hinter-den-dingen-i/23/09/2019/
https://pixabay.com/de/users/MichaelGaida-652234/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2363284
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2363284
https://denk-arten.de/allgemein/kirche-und-klimastreik/18/09/2019/
https://pixabay.com/de/users/geralt-9301/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2948299
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2948299
http://www.klima-streik.org

die Teilnahme an dieser Klimastreik-Demo.

Kritische Anfragen

Dennoch kann ich nicht umhin, kritische Ruckfragen zu stellen,
gerade auch im Hinblick auf die Fragen, welche Beitrage
Kirchen und Christ*innen bereits in der Vergangenheit
beispielhaft geleistet haben, um ein praktisches Vorbild in
der Frage des Klimaschutzes zu sein?

Mir geht es darum — auch in der Riickschau - das in den Blick
zu nehmen, wo wir als Kirche und einzelne Christ*innen schon
langst und ohne groBere Anstrengungen hatten handeln konnen!

1. Ich frage mich zum Beispiel, wie es bei unseren
Pfarreien mit dem Stromverbrauch aussieht?

2. Ist es mittlerweile Standard, dass unsere Pfarreien
Okostrom beziehen, fiir Kirche und Gemeindegeb&ude?

3. 0der wie ist es mit unseren Pfarrei-Entwicklungs-
Prozessen (PEP)?
Welche Rolle spielt die Okologie bei den vorgenommenen
oder anstehenden Entscheidungen?

4, Wurde z.B. die Energie- und Okobilanz bei der Frage
beriicksichtigt, welche Kirchen oder andere Gebaude
erhalten und welche geschlossen werden?

Nicht bei Lippenbekenntnissen bleiben
B

Bild von Welcome to all and thank yvou for vour visit ! [] auf

Pixabay
Oder wie ist es mit 6kologischen Innovationen?

In meiner fruheren Pfarrei gab es Anfang der 2000er Jahre
einen Arbeitskreis ,0Okologie”, in dem ich mitgewirkt habe. Bis
zu meinem Ausscheiden sind keine signifikanten Vorschlage aus
den Beratungen umgesetzt worden, wie z.B. Photovoltaik-Anlagen



https://pixabay.com/de/users/janeb13-725943/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=1152204
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=1152204

oder Umstieg von Olheizung auf okologischere Heizanlagen,
obwohl Erneuerungen anstanden. Mittlerweile ist ein Gebaude
sogar zu einem Pfarrzentrum ausgebaut worden, aber die Plane,
dort eine Photovoltaikanlage zu installieren, in einem
benachbarten Garten eine Regenauffang-Anlage fur die
Toilettenspilungen zu bauen oder auch nur Solarthermie-Anlagen
fur Warmwasser .. alles nicht umgesetzt; und das, obwohl Geld
fur Umbau in die Hand genommen wurde und es Forderprogramme
gab oder auch noch gibt!

Und wie halten wir es mit der Abfallproblematik bei unseren
Veranstaltungen? Was ist mit Einwegprodukten? Kaufen wir fir
die verschiedenen Grillabende in Gemeinde oder Verbande
Okofleisch von regionalen Anbietern, oder geht es uns ums
,moglichst billig‘? Was ist mit dem Kaffee, der viel 1in
unseren Gemeinden verbraucht wird: odkologisch und fair
gehandelt?

Es ist das eine, wenn Spitzen der Stadtkirche sich am Freitag
sogar mit Statements bei Klimastreik-Demonstationen
beteiligen.

Das andere ist aber auch die ndtige und selbstkritische
Ruckfrage:

Was tun wir? Und auch: was haben wir bereits in der
Vergangenheit versaumt, zu tun?

Ich selber beziehe schon seit Anfang der 2000er Jahre Okostrom
und bei meinem Stromanbieter werde ich dafur belohnt, wenn ich
den Stromverbrauch weiter reduzieren.

Bislang war es mir immer noch jedes Jahr mdglich, den
Stromverbrauch zu reduzieren, obwohl z.B. auch samtliches
Warmwasser in meinem Haushalt Uber Durchlauferhitzer bereit
gestellt wird.

Und ich habe nicht das Gefuhl, dass mein Lebenskomfort dadurch
spurbar gesunken ist.

Auch in anderen Bereichen frage ich mich zuerst: wie kann ich



ohne grollen Aufwand kleine oOkologische Schritte gehen?

— fairgehandelter Okokaffee ist bei mir Standard

— schrittweise Umstieg auf LED-Leuchten

— mehr und mehr o6kologisch und fair gehandelte Kleidung
verschiedener Anbieter wie z.B. grundstoff.net

— verpackungsfreies Obst und Gemiise (bevorzugt ,bio‘)

— als erste Option immer BIO-Lebensmittel

— Umstieg von Duschgel auf Dusch-Seifen in Sisal-Sackchen

Ich weill, dass ich da lastig bin, aber ich denke, bei Kirchens
bleiben wir bislang deutlich unter unseren - 1leicht
umzusetzenden — Moglichkeiten.

Uber die Barmherzigkeit
Gottes

Predigt zum 24. Sonntag — C — 2019

[x]
Bild von Jeong Eun Lee auf Pixabay

zu Lukas 15, 1- 32

Vor fast genau vor drei Jahren stand ein Artikel auf der
Homepage von www.katholisch.de, der mit diesen Worten begann:

»,Barmherzigkeit schafft nach Aussage von Papst Franziskus die
Siinde nicht ab. Einen Siinder zu verurteilen, sei nicht deshalb
verkehrt, weil es keine Siinde gebe, sondern weil dies das
briiderliche Band zerstore und die Barmherzigkeit Gottes
verachte, (..). Gott wolle auf keines seiner Kinder verzichten.

(ue)


https://www.grundstoff.net/
https://denk-arten.de/blog-beitraege/uber-die-barmherzigkeit-gottes/12/09/2019/
https://denk-arten.de/blog-beitraege/uber-die-barmherzigkeit-gottes/12/09/2019/
https://pixabay.com/de/users/bosco_lee131-1442863/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=4362651
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=4362651

Innerkirchliche Kritiker des Papstes beanstanden immer wieder,
dass er mit seiner Auffassung von Barmherzigkeit die Siinde
abschaffe. Franziskus bezog sich bei seinen AuBerungen auf den
Evangelien-Vers , Seid barmherzig, wie es auch euer Vater ist”.
Quelle:
https://www.katholisch.de/artikel/10588-papst-barmherzigkeit-s
chafft-die-suende-nicht-ab

Die Fiille biblischer Gottesbhilder

So oder anders gibt es immer wieder kritische Stimmen, auch
aus dem innersten Kreis unserer Kirche selbst, die meinen, die
Barmherzigkeit Gottes wilrde in unserer Zeit Uberbetont.

Nach biblischem Zeugnis sei Gott noch viel mehr als nur
barmherzig. Er sei auch streng, zornig, rachsuchtig,
eifersuchtig und wiurde in der Bibel auch als strafender
Richter in Erscheinung treten, der bisweilen sogar nicht davor
zuruckschrecke, Unheil Uber die Menschen zu bringen (-
Sintflut, ..).

Ja, dieser Einwand ist berechtigt und richtig.
Die Bibel schildert uns die vielfaltigsten Seiten Gottes, die
manchmal sogar widerspruchlich anmuten.

Die Frage ist also, wie wir damit umgehen konnen?

Ich glaube, es ist hilfreich und gut, wenn uns ein bestimmtes
Gottesbild einen besonders guten Zugang zum personalen Gott
unseres Glaubens ermoglicht.

Und Jesus selbst hat uns die verschiedenen Facetten des
gottlichen Vaters vor Augen gestellt.

Und es ist nicht verwerflich, die personliche Beziehung zu
Gott mithilfe eines bestimmten — wenn auch nicht vollstandigen
— Gottesbildes zu erleichtern.


https://www.katholisch.de/artikel/10588-papst-barmherzigkeit-schafft-die-suende-nicht-ab
https://www.katholisch.de/artikel/10588-papst-barmherzigkeit-schafft-die-suende-nicht-ab

Von hilfreichen und ,gefahrlichen’
Gottesbildern

Fir Jesus war es das Verstandnis vom ,Vater‘.

Auch das ist ja nicht immer hilfreich; ich denke z.B. an jene
Menschen, die in ihrem konkreten Leben einen schlechten Vater
erfahren haben. Ich denke da z.B. an Kinder, die von ihrem
Vater Gewalt erfahren oder durch ihn misshandelt wurden.

Thnen wird es besonders schwer fallen, uber das Bild des
Vaters eine gute personliche Gottesbeziehung aufbauen zu
konnen.

Welcher Zugang ist ,heilsam‘?

Heute bietet uns Jesus — und das sehr detailliert - das Bild
des barmherzigen Vaters an.

Und das hat seinen guten Grund.

Ich bin davon uUberzeugt: Jesus hatte dieses Bild nicht 1in
einem solchen ausfihrlichen Gleichnis entwickelt, wenn er
nicht gesplurt hatte, dass die Menschen seiner Zeit dieses
Bildes besonders bedurften.

Und wir heute?

Auch heute leben wir in einer Zeit, wo der ,barmherzige Vater”
fur uns ein heilsamer und segensreicher Zugang zu Gott sein
kann.

Diesen Zugang sollten wir nutzen.

Gott ist nichts gleich-giltig

In diesem Zusammenhang ist wichtig, zu betonen, dass das Bild
vom ,barmherzigen Vater” ja nicht dem Verstandnis unterliegt:
wir konnen machen und tun, was wir wollen, Gott nimmt es nicht
so genau und wird uns schon alles durchgehen lassen.

Eine solche Sichtweise ist namlich mit dem heutigen Gleichnis
auch nicht zu begrinden.



Schauen wir deshalb noch mal genauer hin.
Wann erfahrt der eine Sohn, der ,ausgewandert’ ist und sein
Erbe verschleudert hat, die barmherzige Liebe seines Vaters?

Doch

e erst, nachdem er — als er mitten im personlichen Schlamassel
steckte — erkennt, was er da getan hat;

e erst, nachdem er in sich gegangen ist und sein Verhalten
selbstkritisch reflektiert hat;

* erst, nachdem er erkannt hat: ich muss den Weg der Umkehr —
zuruck — zu meinem Vater gehen.

Vor aller barmherzigen Liebe steht also mindestens auch ein
genau so wichtiger und entscheidender Beitrag des vermeintlich
,verlorenen Sohnes’.

Er ist den Weg der inneren kritischen Auseinandersetzung mit
sich selbst gegangen und die Erkenntnis, die er daraus
gewonnen hat, zeigt ihm, dass ihn jetzt nur noch die Liebe des
Vaters retten kann.

Auf die Liebe des Vaters vertrauend, verliert der Sohn nicht
sein Gesicht, sondern erhalt so das fruhere Ansehen von seinem
Vater in vollem MaRe zuruck.

Wenn das kein Grund ist, das Bild vom ,barmherzigen Vater’ als
personlichen Zugang zu meiner Gottesbeziehung zu nutzen?!



