Pfingsten 2020 — Damit die
Hoffnung bleibt

[x]
Bild von Gerd Altmann auf Pixabay

Lesung: Rom 8, 22 -27
Evangelium:Joh 20, 19 - 23

Pfingsten ist das Fest der Sendung des Heiligen Geistes. Der
Heilige Geist aber ist eine Kraft, die in unsere Zeit hinein
wirkt.

Somit ist das Pfingstfest ein Feiertag, an dem wir unseren
Glauben feiern, der in unserem Leben Gestalt angenommen hat.
Wie aber wirkt der Heilige Geist in uns?

Woran erkennen wir ihn ganz konkret in unserem Leben?

Wir sagen als Christen, dass der Heilige Geist sich in seinen
,Gaben” zeigt, sich also in seinen Spuren zeigt, die er in
unserem Leben hinterlasst:

Zu den ,Gaben des Heiligen Geistes” gehdren: Glaube, Mut zum
Leben und zum richtigen Handeln und vieles andere mehr.

Von einer Gabe des Heiligen Geistes berichtet der heilige
Paulus in seiner heutigen Lesung an die Romer.

Es ist die Gabe der ,Hoffnung“.

Und udber die Hoffnung mochte ich heute mit Ihnen nachdenken.

Lassen wir aber Paulus noch einmal selber zu Wort kommen:

»(Wir) .. warten darauf, dass wir mit der Erlosung unseres
Leibes als Erben Gottes offenbar werden.

Denn wir sind gerettet, doch in der Hoffnung.

Hoffnung aber, die man schon erfiillt sieht, ist keine


https://denk-arten.de/allgemein/pfingsten-2020-damit-die-hoffnung-bleibt/27/05/2020/
https://denk-arten.de/allgemein/pfingsten-2020-damit-die-hoffnung-bleibt/27/05/2020/
https://pixabay.com/de/users/geralt-9301/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=5061724
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=5061724

Hoffnung.

Wie kann man auf etwas hoffen, das man sieht?

Hoffen wir aber auf das, was wir nicht sehen, dann harren wir
aus in Geduld."“

( Rom 8, 23b — 25)

Wie durfen wir die Gedanken des heiligen Paulus verstehen?

Uns ist Rettung verheifen. Diese wird darin bestehen, dass
unser Leib einmal im ewigen Leben endgultig erlost sein wird.
Aber auch jetzt haben wir schon einen Anteil an dieser
Erlosung, wenn auch noch in unvollkommener Weise. Doch wir
konnen Erldésung hinein holen in unser Erdenleben.

Die Erfahrung von Erlosung ist fiir Paulus jenen Menschen
moglich, die in ihrem Leben hoffen kodnnen.

Hier auf Erden konnen wir also etwas von unserer Errettung nur
erfahren in der Hoffnung auf Errettung.

Diese Hoffnung namlich besitzt die Kraft, unser Leben zu
verandern und somit etwas von unserer Erldosung in unserem
Leben wirksam werden zu lassen.

Dann aber, wenn sich unsere Hoffnung auf endgiultige Erldsung
erfullt hat, wird sich die Hoffnung selbst erubrigen.

Hoffnung ist dann nicht mehr notwendig, weil wir dann alles
haben, was wir in unserer Hoffnung hineingelegt haben: unsere
Erlosung.

Solange wir in dieser Welt leben, brauchen wir die Hoffnung,
um etwas von dieser endgultigen Erlosung schon im irdischen
Leben zu erfahren.

Um nachzuvollziehen, wie Recht der heilige Paulus hat, konnen
wir jede x-beliebige Lebenssituation heranziehen, die uns in
unserem Leben vor eine Herausforderung stellt.

Das kann eine Prufungssituation sein, genau so wie das Gefuhl,
dass ich in meinem Leben vor einer Veranderung stehe.
Das geht aber auch selbst soweit wie in lebensbedrohlichen



Situationen.

Ohne Hoffnung wirden wir in eine Art Lahmung verfallen; eine
Lahmung, die uns daran hindert, unser Leben selbst in die Hand
zu nehmen und Handelnde in unserem eigenen Leben zu bleiben.

Doch durch Hoffnung wachst uns eine Kraft zu, Hoffnung tragt
Uber Krisenzeiten hinweg und lasst uns handlungsfahig bleiben.

Die Hoffnung kann antreiben, aus einer Lebenssituation ,etwas
zu machen”

Selbst in irdischer Hoffnungslosigkeit ( z.B. todlicher
Krankheit) kann die Hoffnung auf endgultige Erlosung uns Kraft
geben, in dieser vermeintlich hoffnungslosen Situationen den
Lebensmut zu bewahren.

Gerade dieses Letzte sage ich nicht leichtfertig heraus,
sondern erfahre es durch die Begleitung von Menschen, die sich
aus menschlicher Sicht manchmal in schier ausweglosen
Situationen befinden.

Selbst angesichts des eigenen irdischen Todes resignieren sie
nicht und versuchen dieses irdische Leben zu leben, so gut wie
es geht, weil in ihnen eine tiefe Hoffnung ruht, dass es
weitergeht ..

Bei der Betrachtung des Wortes ,hoffen“ fiel mir auf, dass
dort das Wort ,offen” drin steckt.

Wer hoffen kann, spurt, dass seine Zukunft offen ist.

Sie halt die Chance der Veranderung bereit.

Sie enthalt in sich die Moglichkeit nach Leben, nach Sinn und
Erfallung.

Wer hoffen kann, kann offen sein fiir das Zukiinftige.

Offen zu sein fur die Zukunft kann also auch bedeuten, dass
ich mich nicht selber festlege, wie meine Lebensgeschichte
auszusehen hat.

Ich mache mir keinen bis ins Detail festgelegten Plan flir mein
Leben.

Wer hoffen kann, fir den kdonnen die Durchkreuzungen im eigenen



Leben zu neuen Lebenswegen werden, die einen vielleicht dahin
fuhren, wohin man zu gehen nicht im Traum gedacht hat, aber
die einen dennoch auch in ein erfiulltes und erlostes Leben
fuhren.

Wer hoffen kann, kann offen sein fiir die Wege, die Gott mir
bereit halt.

Wer hoffen kann, kann in dem Gefiihl leben, dass Gott ein gutes
Ziel fiir uns bereit halt, dass er alles in unserem Leben zum
Guten fuhren will.

Wer hoffen kann, kann darum bitten, sich von Gott in seinem
Leben fiuhren zu lassen.

In den verschiedenen Sakramenten der Kirche heilt es: ,Gott
selber vollende das gute Werk, das er in dir begonnen hat!“
Dies ist ein Wort, dass nur in der Hoffnung gesagt werden
kann.

In diesem Sinne hoffen zu konnen, 1ist dann eine starke Gabe
des Heiligen Geistes.

Als Christen, die wir an die Erlosung und Errettung glauben
wollen, auch schon in diesem Leben, haben wir dann auch eine
groBe und wichtige Aufgabe in der Welt: die Hoffnung zu
starken.

Manchmal konnen wir wirklich nicht viel tun.

Wir haben nicht die Macht, bestehende Verhaltnisse zu
verandern.

Wir haben nicht die Macht, Leid und Not mit einem Handstreich
Zu beenden.

Aber im Heiligen Geist will uns Gott die Fahigkeit schenken,
Hoffnung zu verbreiten.

Hoffnung, die andere Menschen leben lasst.
Ein Sprichwort sagt: ,Die Hoffnung stirbt zu Letzt!“

Ich mdochte glauben: Die Hoffnung stirbt nie, wenn wir um sie



bitten und sie als Gabe des Heiligen Geistes, als Pfingstgabe
fur uns selbst und fur die anderen annehmen.

Die Hoffnung wird in dieser Welt nie sterben, wenn wir sie
weitertragen zu den Menschen.

Unser christlicher Auftrag ist es: Hoffnung in dieser Welt zu
ermoglichen.

Darum lasst uns um diese Hoffnung an diesem Tag bitten und
darum, dass wir sie mit allen Menschen teilen, am Besten mit
jenen, denen wir in unserem Alltag begegnen.

Meditation

Vater aller Menschen.

Ich will ein Bote der Hoffnung sein,

Licht bringen mit meinen Augen,

leidenschaftliche Unruhe mit meinen schwachen Handen

und die belebende Kraft deines heiligen Geistes mit meinen
Worten.

Ich will jemand sein, der Freiheit sat

unter den Menschen, meinen Brudern und Schwestern —
dein Reich zu bauen auf dieser Erde,

dieser guten — uns anvertrauten.

Ich werde nicht gehen
auf den Wegen der Ungerechtigkeit.

Ich werde mich nicht abfinden
mit der Unterdriickung der Armsten.

Ich werde meine Kraft dort trinken,
wo das Volk trinkt,

und werde meinen Platz dort haben,
wo es ein menschliches Wesen gibt.

Mein Schweigen
wird das geheimnisvolle Schweigen sein,
mit dem sich die Niedrigen dieser Welt nahren.



Meine Hoffnung wird die Hoffnung sein,
die dein heiliger Geist ausgegossen hat in meinem Herzen.

Lass mich selber zu einer vollen,
uberflielBenden Schale der Hoffnung sein
fur die Menschen,

die um mich sind

die mit mir sind.

(%]
Bild von Alexander Ignatov auf Pixabay

( © nach einer Vorlage uberarbeitet von G. Wittka, Pfingsten
2005)

Geliebt mit Haut und Haaren

Liebe, Zartlichkeit und Eros ..

Jesus und Zachaus

2Wer Herzen fiir sich einnehmen
will, well, welche Krafte
wohlmeinende Beachtung entfesseln
kann.“


https://pixabay.com/de/users/gtuignatov-3540393/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=5204960
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=5204960
https://denk-arten.de/blog-beitraege/geliebt-mit-haut-und-haaren/06/04/2020/
https://denk-arten.de/blog-beitraege/glaube-religion/jesus-und-zachaus/05/11/2019/

Bezug: Lukas 19, 1- 10

Liebe Schwestern und Bruder,

ist es nicht toll, was Jesus so bei dem Menschen erreichen
kann? — Es gelingt ihm, das Leben des Zachaus positiv zu
verandern und zugleich den Menschen zu helfen, die von Zachaus
ubers Ohr gehauen wurden.

Ich beneide Jesus oft um diese Gabe. Und ich wurde ihn gerne
fragen: ,Jesus, wie machst du das?“

Vielleicht wiurde er, der lateinischen Sprache machtig, mit dem
Zitat Julius Casars im Telegrammstil antworten: ,Veni, vidi,
vici!“ — ,Ich kam, sah, und siegte!”“

Sicherlich, Jesus ist hier in keine Schlacht gezogen.

Doch wenn wir sein Leben als einen ,Kampf fir die Sache
Gottes” oder als einen ,Kampf flur das Gute“ verstehen, dann
konnen wir sicherlich dieses Zitat stehen lassen.

Lveni“ — Ich kan..

[x]
Bild von gareththeobalditfyou auf Pixabay

« Im Evangelium heiBt es: ,,Und nach Jericho gekommen, wollte
er hindurch ziehen..” (Ubersetzung nach Fridolin Stier)

Jesus war nach Jericho gekommen. Vielleicht nicht ganz
unbeabsichtigt. Aber er wollte hindurch ziehen, so heillt es in
der Ubersetzung. Jesus hatte offensichtlich nicht die Absicht
in Jericho zu bleiben.

Jesus kam also nach Jericho, weil es offensichtlich auf der
Strecke seiner Wanderung lag.

Und auf diesem Weg kommt es zu einer Zufallsbegegnung mit
Zachaus.

Damit es Uberhaupt zu dieser heilsamen Begegnung zwischen


https://pixabay.com/de/users/gareththeobalditfyou-10251695/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=3709027
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=3709027

Jesus und Zachaus kommen kann, muss Jesus sich auf den Weg
machen.

Auch wenn die Bibel an vielen Stellen berichtet, dass die
Leute sich auch auf den Weg zu Jesus machten, zeigt das
heutige Evangelium, dass Jesus sich auch auf den Weg zu den
Menschen gemacht hat. Damit konnte er diejenigen erreichen,
die nicht zu ihm kamen, aber trotzdem der Heilung bedurften.

Ist dies nicht auch ein wertvoller Gedanke, wie wir heute als
Christen in der Welt leben sollen?

Naturlich kommen noch einige Leute zu uns: in die Kirche, in
unsere Veranstaltungen und auch zu unseren Seelsorgern.

Doch dabei durfen wir es nicht beruhen lassen.

Das Beispiel Jesu ist eine schone Einladung an uns heute in
der Kirche: sich auf den Weg zu machen zu den Menschen, die
wir sonst nicht erreichen wiurden, wenn wir uns nur darauf
verlassen, dass die Menschen zu uns kommen.

Vidi — Ich sah ...

[x]
Bild von falco auf Pixabay

Auf diesem Weg sieht er Zachaus. Der hatte offensichtlich
davon gehort, dass Jesus in der Stadt war. Und er hatte
vielleicht auch schon die vielen Berichte uUber Jesus gehort.
Also war er neugierig; wollte Jesus sehen. Doch von kleiner
Statur bleib ihm nichts anderes ubrig, als einen Platz in den
Baumen zu suchen, um Jesus zu sehen.

Er sitzt also auf dem Baum und entdeckt Jesus.

Doch das ist nicht alles. Auch Zachaus wird von Jesus
entdeckt.

Jesus geht offensichtlich mit offenen Augen und wachem Herzen
seinen Weg.

Die Menge um ihn herum hindert ihn nicht daran, auch die
randstandigen Personen wahrzunehmen.

Jesus erscheint uns hier als ein Mensch mit einem wachen und


https://pixabay.com/de/users/falco-81448/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2662025
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2662025

geschulten Bewusstsein fur das, was um ihn herum geschieht.
Und er nutzt seinen Blick, um die anfangliche Beziehung
herzustellen: ,Als Jesus an die Stelle kam, schaute er hinauf

“

Das Schauen, der Blick, die Beachtung scheint also ein ganz
wichtiges Kriterium fur heilsame Begegnung zu sein.

Vor Jahren entdeckte ich im modernen Antiquariat ein Buch mit
dem Titel: ,Die magische Kraft der Beachtung - Sehen und
gesehen werden!”

Und in diesem Buch lese ich mehr zufallig den Satz: , Wer
Herzen fiir sich einnehmen will, weiB, welche Krafte
wohlmeinende Beachtung entfesseln kann.*“

Genau aus diesem Bewusstsein handelt Jesus, in diesem
Bewusstsein setzt er seine Wanderung fort: er gewinnt die
Herzen der Menschen, in dem er ihnen wohlmeinende Beachtung
schenkt.

Liebe Schwestern und Bruder,

wir kennen, wie bedeutsam die Beachtung sein kann.

Stellen Sie sich nur einmal die alltaglich Situation vor: Sie
gehen durch die StraBe und sehen einen Bekannten. Doch der
sieht Sie nicht, wlrdigt Sie augenscheinlich keines Blickes.
Und Sie spuren, wie der Gedanke in Ihnen hochkommt: ,Was ist
denn mit dem los? — Habe ich ihm was getan? Ist der sauer auf
mich?“

Unbeachtet zu sein, setzt manchmal ein ungutes Gefuhl in uns
frei. Wer standig nicht beachtet wird, wird auf Dauer daran
leiden.

Und umgekehrt: wer wohlwollende Beachtung erfahrt, fuhlt sich
aufgewertet. Er ist wer! Wer wohlwollend — nicht herablassend
— beachtet wird, dessen Herz kann man fur sich gewinnen.

Nichts anderes macht Jesus heute mit Zachaus.



Und wie 1ist es mit unserer Achtsamkeit? Haben wir es uns zur
Tugend gemacht, den anderen Menschen wohlwollende Beachtung zu
schenken?

Wenn wir darin noch nicht genugend eingeubt sind, dann sollten
wir dem heutigen Beispiel Jesu folgen.

Diese Achtsamkeit Jesu fuhrt noch zu einem anderen Verhalten:
Jesus ladt sich bei Zachaus als Gast ein.

Ja, er sagt dem Zachaus: ,Denn heute muss ich in deinem Haus
zu Gast sein!”

Eigentlich wollte Jesus Jericho durchziehen. Doch die
Begegnung mit Zachaus lasst ihn andere Prioritaten setzen.

Er spurt: hier ist heute mein Ort. Heute bin ich hierhin von
Gott gesandt, um seine Liebe deutlich werden zu lassen.

Prioritaten setzen — das ist heute oft ein Zauberwort, wenn es
um die Frage geht: Was soll ich als Nachstes tun?

Prioritaten setzen heifRt: sich fur das Notwendigere zu
entscheiden!

Darin liegt bestimmt eine Problematik: nicht immer verstehen
andere Menschen, unsere Entscheidung, was momentan das
Wichtigere ist.

Ich bin sicher, auch Jesus wurde darin oft nicht verstanden.

Was, wenn Jesus auf dem Weg in einen anderen Ort war und man
ihn schon dort erwartet — und er kommt nicht?

Das wird lange Gesichter geben.

Vor einiger Zeit konnte ich eine ahnliche Erfahrung machen:
Jemand beschwerte sich bei mir Uber einen anderen Seelsorger,
der eigentlich versprochen hatte, diesen Menschen zu besuchen,
doch nicht kam.

AnschlieBend entschuldigte sich dieser Seelsorger fur den
verpassten Termin mit dem Hinwels, dass er zu einem anderen
Menschen gehen musste, dem es schlechter ging.



Ich sah die Enttauschung im Gesicht desjenigen, der sich bei
mir beschwerte: ,Bin ich denn nicht wichtig?“

Prioritaten zu setzen, sich zu entscheiden was wichtiger ist,
darf nicht immer darauf hoffen, von anderen auch verstanden zu
werden.

Aber wenn ich etwas als notwendig erkenne, dann ist es 1im
wahrsten Sinne des Wortes auch manchmal ,heilsam®.

Jesus hat sich so gegenuber Zachaus verhalten und hatte
Erfolg.

[x]
Bild von Gerd Altmann auf Pixabay

Vici — Ich siegte

Dadurch, dass Jesus sich

 auf den Weg machte,

e sich eine Achtsamkeit fur die Menschen am Rande des Weges
behielt und

e sich auch nicht um die Entscheidung bringen liel8, sich fur
das Wichtigere zu entscheiden,

konnte er fur Zachaus und auch fur die Menschen, die schlechte
Erfahrungen mit diesem Zollner gemacht hatten, zum Segen
werden.

So siegte Jesus auf der ganzen Linie.

Und ich glaube ferner, dass dieser Weg zum Erfolg im Sinne
Jesu auch fur uns nicht ganz unmoglich ist.

Vielleicht mussen wir nur diese drei Worte verinnerlichen:
VENI — VIDI — VICI !
»Ich kam, sah .. und siegte!“

Literaturhinweise:



https://pixabay.com/de/users/geralt-9301/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=948024
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=948024

Irmtraut Tarr Kruger, Die magische Kraft der Beachtung — Sehen
und gesehen werden, Herder-Verlag, Freiburg, 2.2001, 172f.

Lk 19,1 zitiert nach: Das Neue Testament, uUbersetzt von
Fridolin Stier, Munchen, 1989

Selbstgerechtigkeit

,Gott, ich danke dir, dass ich nicht wie die anderen Menschen
bin, die Ré&auber, Betriiger, Ehebrecher oder auch wie dieser
Zollner dort.” (Lk 18, 6f)

Predigt zum 30. Sonntag - C - 2019
(27.10.2019)

Textbezug: Lukas 18, 9 — 14
siehe auch: https://www.bibleserver.com/EU/Lukasl18,9-14

Liebe Gottesdienstgemeinde,

morgen geht die dreiwdchige sogenannte Amazonas-Synode in Rom
zu Ende.

[x]

Symbolbild, Foto: sabetheli, www.pixabay.com

Haben Sie davon gehort?

Hier wurde beraten, wie die Kirche in Amazonien neue Wege in
die Zukunft gehen kann.

Das Motto lautet: , Amazonien - neue Wege fiir die Kirche und
eine ganzheitliche Okologie“.

Ein Thema war auch, wie die Seelsorge in einem riesigen und
schwer zuganglichen Gebiet gesichert werden kann.

Zu diesem Themenkomplex gehoért auch die Frage der
Priesterweihe von verheirateten Mannern, aber auch die
Zulassung von Frauen zur Diakonen-Weihe.


https://denk-arten.de/allgemein/selbstgerechtigkeit/29/10/2019/
https://www.bibleserver.com/EU/Lukas18,9-14

Dabei sind sich viele daruber einige, dass die Fragen der
Kirche in Amazonien in vielen Teilen deckungsgleich sind mit
den Fragen der Kirche im Rest der Welt.

So waren also Antworten hinsichtlich verheirateter Manner zum
Priesteramt oder das Diakonat der Frau auch fir die gesamte
Weltkirche von Bedeutung.

Derweil zieht in Deutschland die Aktion ,Maria 2.0“ immer
groBere Kreise. Was als Fraueninitiative begonnen hat,
erreicht mehr Zustimmung auch bei Mannern in der Kirche.
Selbst Bischofe auBern sich mehrheitlich verstandnisvoll und
unterstutzen teilweise die Anliegen von Maria 2.0.

Plakativ ausgedriuckt geht es dieser Aktion um die Frage nach
der Rolle und nach den Rechten der Frau innerhalb der
katholischen Kirche. Hier geht es nicht nur — zwar auch — um
die Zulassung der Frauen zu den Weiheamtern, sondern um eine
Gleichberechtigung der Frauen gegenliber den Mannern in der
Kirche.

Ein Kirchenstreik im Frihjahr hatte dabei groRBe Aufmerksamkeit
gefunden, als Frauen eine Woche lang keine Kirche betraten und
auch eine Woche lang ihr ehrenamtliches Engagement in der
Kirche niederlegten.

Diese beiden aktuellen kirchenpolitischen Ereignisse und die
Frage des Umgangs der Kirche im Missbrauchsskandal fihrt zu
vielfaltigen Diskussionen in den unterschiedlichsten Kreisen.
In den verschiedenen Medien bis in die sogenannten sozialen
Medien gibt es viele Diskussionen um diese Themen.

Und hier bei uns in der Pfarrei?

Nu: in Teilen unserer Pfarrei werden Antworten gesucht, wenn
es z.B. darum geht, wie das Votum des
Pfarreientwicklungsprozesses (kurz ,PEP“ genannt) Kkonkret
umgesetzt werden muss?



Dabei geht es mitunter auch sehr kontrovers zu.

Aber ansonsten habe ich persdonlich den Eindruck, dass die
gerade skizzierten Fragen z.B. Uber die Rolle der Frau in der
Kirche bei uns in der Pfarrei wenig bis gar nicht vorkommen.

Nur heute Morgen fand - auf Stadtebene - ein
,gesellschaftspolitisches Frauengesprach’ statt. Aber auch
dort ging es ganz allgemein um die Rolle der Frau in unserer
Gesellschaft. Doch welche Rolle die Frau in der Kirche spielt
und auch zukunftig spielen kann, scheint bei uns hier kein
Thema zu sein.

Und noch etwas anderes kann man beobachten.

[x]

Foto: prettysleepyl/www.pixabay.com

Da, wo die Themen: Zo6élibat, Zulassung von Verheirateten zum
Priesteramt, Diakonen- oder Priesteramt der Frau diskutiert
werden, melden sich auch gleich jene zu Wort, die strikt und
massiv dagegen sind.

Sie begrunden ihre Haltung damit, dass die Zulassung der
Frauen zu den Weiheamtern nicht mit dem Willen Jesu
uUbereinstimme;

dass das gegen die Lehre der Kirche stilnde;

dass das die Kirche spalten wirde.

Manche, die gegen jegliche Veranderung in dieser Hinsicht in
der Kirche kampfen, scheuen sich sogar nicht davor, den
anderen vorzuhalten, sie stunden nicht mehr in der
Gemeinschaft der katholischen Kirche als Weltkirche; sie seien
,nhicht mehr katholisch”, sie wollten die Kirche ruinieren.
Diese ganzen Diskussionen hatten nur den Zweck, sich dem
Zeitgeist anzupassen, und Frauen, die die Zulassung zu den
Weiheamtern fordern ,ginge es ja nur um die Macht”.

Ihre eigene Haltung sehen sie hingegen als die einzige
Moglichkeit an, wie die Zukunft der katholischen Kirche
dauerhaft retten konne.



In dieser Diskussion kann man also sehr leicht eine Einteilung
entdecken: ,Wir hier!* und ,Die da!“

Die am Bisherigen festhalten wollen, verstehen sich oftmals
als jene, denen es wirklich um die katholische Kirche ginge,
wahrend es den anderen nur darum ginge, zu spalten.

Kontoverse und Dialog

Liebe Schwestern und Bruder,

es 1ist gar nicht schlimm, dass es auch in unserer Kirche
unterschiedliche Positionen gibt.

Es ist nicht schlimm, dass es jene gibt, die meinen, die
bestehenden Verhaltnisse in der Kirche waren zukunftsfahig,
wahrend es auch jene gibt, die die entgegengesetzte Meinung
vertreten.

[=]

Bild von Ivan Tamas auf Pixabay

Schlimm wird es nur, wenn eine Seite beginnt, der anderen ihre
Rechtglaubigkeit, ihre Katholizitat absprechen zu wollen.
Schlimm wird es, wenn man jene, die ebenfalls aus christlicher
Uberzeugung und aus Liebe zur Kirche nach neuen Wegen suchen.

Schlimm wird es erst recht, wenn die einen meinen, 1ihre
Ansicht sei rechtglaubiger wund entsprache mehr der
Katholizitat, als die Haltung der anderen.

Dann fehlt es nicht viel und wir sprechen wieder lautstark von
.Ketzern“, ,Haretikern® und ,Abtrinnigen®, und dies nur, um
jene, die eine andere Ansicht habe, zu diskreditieren.

Wenn ich dann das heutige Evangelium lese, habe ich den
Eindruck, dass das, was Jesus da kritisiert, gar nicht so weit
entfernt ist von dem, wie wir heute manchmal in der
katholischen Kirche miteinander umgehen.

e Anstatt andere zu diskreditieren, sollten wir lieber offen
und tabulos diskutieren.


https://pixabay.com/de/users/thommas68-2571842/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2354583
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=2354583

e Anstatt andere mundtot machen zu wollen, sollten wir lieber
miteinander ins Gesprach kommen.

e Anstatt andere zu verteufeln, sollten wir lieber unsere
Ebenbildlichkeit Gottes im anderen suchen und erkennen.

e Anstatt zu meinen, dass wir die Kirche verteidigen und
retten mussten, sollten wir uns lieber daran erinnern, dass es
immer noch die Kirche Jesu Christi ist, zu der er selbst uns
berufen hat, und der er zugesagt hat, sie durch den Heiligen
Geist zu leiten, bis zu seiner Wiederkunft.

e Anstatt unsere vermeintliche Rechtglaubigkeit vor uns
herzutragen, sollten wir in aller Bescheidenheit dankbar sein,
dass wir zu Christus gehoren, der uns gesandt hat, SEINE frohe
und befreiende Botschaft in die Welt zu tragen und den
Menschen von heute verstandlich zu machen.

Denn nicht aus eigenem Vermogen oder weil wir so toll sind,
sondern aus Gnade und go6ttlicher Berufung sind wir Teil seines
mystischen Leibes, der Kirche.

Uber die Barmherzigkeit
Gottes

Predigt zum 24. Sonntag — C — 2019

(%]
Bild von Jeong Eun Lee auf Pixabay

zu Lukas 15, 1- 32

Vor fast genau vor drei Jahren stand ein Artikel auf der


https://denk-arten.de/blog-beitraege/uber-die-barmherzigkeit-gottes/12/09/2019/
https://denk-arten.de/blog-beitraege/uber-die-barmherzigkeit-gottes/12/09/2019/
https://pixabay.com/de/users/bosco_lee131-1442863/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=4362651
https://pixabay.com/de/?utm_source=link-attribution&utm_medium=referral&utm_campaign=image&utm_content=4362651

Homepage von www.katholisch.de, der mit diesen Worten begann:
»,Barmherzigkeit schafft nach Aussage von Papst Franziskus die
Siinde nicht ab. Einen Siinder zu verurteilen, sei nicht deshalb
verkehrt, weil es keine Siinde gebe, sondern weil dies das
briiderliche Band zerstore und die Barmherzigkeit Gottes
verachte, (..). Gott wolle auf keines seiner Kinder verzichten.
(..)

Innerkirchliche Kritiker des Papstes beanstanden immer wieder,
dass er mit seiner Auffassung von Barmherzigkeit die Siinde
abschaffe. Franziskus bezog sich bei seinen AuBerungen auf den
Evangelien-Vers , Seid barmherzig, wie es auch euer Vater ist”.
Quelle:
https://www.katholisch.de/artikel/10588-papst-barmherzigkeit-s
chafft-die-suende-nicht-ab

Die Fiille biblischer Gottesbilder

So oder anders gibt es immer wieder kritische Stimmen, auch
aus dem innersten Kreis unserer Kirche selbst, die meinen, die
Barmherzigkeit Gottes wilrde in unserer Zeit Uberbetont.

Nach biblischem Zeugnis sei Gott noch viel mehr als nur
barmherzig. Er sei auch streng, zornig, rachsuchtig,
eifersuchtig und wirde in der Bibel auch als strafender
Richter in Erscheinung treten, der bisweilen sogar nicht davor
zuriuckschrecke, Unheil Uber die Menschen zu bringen (-
Sintflut, ..).

Ja, dieser Einwand ist berechtigt und richtig.
Die Bibel schildert uns die vielfaltigsten Seiten Gottes, die
manchmal sogar widerspriuchlich anmuten.

Die Frage ist also, wie wir damit umgehen konnen?

Ich glaube, es ist hilfreich und gut, wenn uns ein bestimmtes
Gottesbild einen besonders guten Zugang zum personalen Gott


https://www.katholisch.de/artikel/10588-papst-barmherzigkeit-schafft-die-suende-nicht-ab
https://www.katholisch.de/artikel/10588-papst-barmherzigkeit-schafft-die-suende-nicht-ab

unseres Glaubens ermoglicht.
Und Jesus selbst hat uns die verschiedenen Facetten des
gottlichen Vaters vor Augen gestellt.

Und es ist nicht verwerflich, die personliche Beziehung zu
Gott mithilfe eines bestimmten — wenn auch nicht vollstandigen
— Gottesbildes zu erleichtern.

Von hilfreichen und ,gefahrlichen’
Gottesbildern

Fur Jesus war es das Verstandnis vom ,Vater‘.

Auch das ist ja nicht immer hilfreich; ich denke z.B. an jene
Menschen, die in ihrem konkreten Leben einen schlechten Vater
erfahren haben. Ich denke da z.B. an Kinder, die von ihrem
Vater Gewalt erfahren oder durch ihn misshandelt wurden.

Ihnen wird es besonders schwer fallen, uber das Bild des
Vaters eine gute personliche Gottesbeziehung aufbauen zu
konnen.

Welcher Zugang ist ,heilsam‘?

Heute bietet uns Jesus — und das sehr detailliert - das Bild
des barmherzigen Vaters an.

Und das hat seinen guten Grund.

Ich bin davon uUberzeugt: Jesus hatte dieses Bild nicht in
einem solchen ausfiuhrlichen Gleichnis entwickelt, wenn er
nicht gesplurt hatte, dass die Menschen seiner Zeit dieses
Bildes besonders bedurften.

Und wir heute?

Auch heute leben wir in einer Zeit, wo der ,barmherzige Vater”
fur uns ein heilsamer und segensreicher Zugang zu Gott sein
kann.

Diesen Zugang sollten wir nutzen.



Gott ist nichts gleich-giltig

In diesem Zusammenhang ist wichtig, zu betonen, dass das Bild
vom ,barmherzigen Vater” ja nicht dem Verstandnis unterliegt:
wir konnen machen und tun, was wir wollen, Gott nimmt es nicht
so genau und wird uns schon alles durchgehen lassen.

Eine solche Sichtweise ist namlich mit dem heutigen Gleichnis
auch nicht zu begrinden.

Schauen wir deshalb noch mal genauer hin.
Wann erfahrt der eine Sohn, der ,ausgewandert’ ist und sein
Erbe verschleudert hat, die barmherzige Liebe seines Vaters?

Doch

« erst, nachdem er — als er mitten im personlichen Schlamassel
steckte — erkennt, was er da getan hat;

* erst, nachdem er in sich gegangen ist und sein Verhalten
selbstkritisch reflektiert hat;

« erst, nachdem er erkannt hat: ich muss den Weg der Umkehr —
zuruck — zu meinem Vater gehen.

Vor aller barmherzigen Liebe steht also mindestens auch ein
genau so wichtiger und entscheidender Beitrag des vermeintlich
,verlorenen Sohnes”’.

Er ist den Weg der inneren kritischen Auseinandersetzung mit
sich selbst gegangen und die Erkenntnis, die er daraus
gewonnen hat, zeigt ihm, dass ihn jetzt nur noch die Liebe des
Vaters retten kann.

Auf die Liebe des Vaters vertrauend, verliert der Sohn nicht
sein Gesicht, sondern erhalt so das fruhere Ansehen von seinem
Vater in vollem MaRe zuruck.

Wenn das kein Grund ist, das Bild vom ,barmherzigen Vater’ als
personlichen Zugang zu meiner Gottesbeziehung zu nutzen?!



,Denn wen der Herr liebt, den
zichtigt er..” (Hebr. 12, 6)

=]

Am 21. Sonntag im Jahreskreis des Lesesjahres C wird uns 1in
der zweiten Lesung ein Text aus dem Hebraer-Brief vorgelegt:
Hebr. 12, 5-7.11-13.

Dieser Text ist fur heutige Menschen eher verstorend, passt er
doch so gar nicht in ein Verstandnis heutiger moderner
Erziehungsmethoden.

Und auch das Gottesbild, dass dort prasentiert wird, mag nicht
so recht in das Bild eines Gottes passen, der seine Kinder
liebt.

Zugleich ist dieser Text gesetzt und fur mich als Prediger
eine Herausforderung, der ich mich — auch aus professioneller
und spiritueller Hinsicht — stellen will und muss.

Heute mochte ich zu dieser Textstelle meine Predigt-Gedanken
prasentieren.

Ich wurde mich sehr freuen, wenn Sie meine Zeilen und Gedanken
lesen und mir gerne Ihre Gedanken dazu schenken wirden.

Anstiftung zur Zichtigung?

Tut mir leid, liebe Schwestern und Bruder,

aber in meinen Ohren hdren sich die Worte der heutigen Lesung
echt grauenvoll an.

.Wen der Herr liebt, den zuchtigt er!” — das ist schon fast
ein geflugeltes Wort und galt — gerade auch in fruherer Zeit -
als moralische Legitimation, dass Eltern ihre eigenen Kinder


https://denk-arten.de/blog-beitraege/glaube-religion/predigten-meditationen/denn-wen-der-herr-liebt-den-zuchtigt-er-hebr-12-6/23/08/2019/
https://denk-arten.de/blog-beitraege/glaube-religion/predigten-meditationen/denn-wen-der-herr-liebt-den-zuchtigt-er-hebr-12-6/23/08/2019/
https://beta.bibleserver.com/EU/Hebr%C3%A4er12%2C6

zuchtigten. Das bedeutet, dass sie ihnen korperliche Gewalt
antaten mit der Absicht oder Uberzeugung, damit ihre Kinder zu
guten Menschen erziehen zu konnen.

FUr unser heutiges Verstandnis ist es schon ein starkes Stlck,
dass ein biblischer Text fur die korperliche Gewalt gegenuber
Kindern herhalten muss.

Aber es wundert doch nicht, denn schlieBlich malt Paulus hier
ein Bild von Gott, der es selbst als angemessen halt, seine
»Kinder“ zu zuchtigen, in dem er sie zurechtweist und sie
»schlagt mit der Rute”.

Kommen dem einen oder der anderen von uns da nicht eigene
Gedanken oder Erinnerungen hoch. Erinnern sie — gerade
vornehmlich die Alteren unter uns — sich nicht noch an Zeiten,
wo auch unsere Eltern oder GrolBeltern Schlage oder die
verniedlichende ,Backpfeife” als adaquates Erziehungsmittel
hielten?!

Heute gibt es mehrheitlichen Konsens, dass die Zuchtigung von
Kindern kein angemessenes Mittel ist.

Heute herrscht die Uberzeugung vor, dass man Kinder nicht mit
Gewalt erziehen kann. Dies gilt uUbrigens nicht nur fur
korperliche sondern auch psychische Gewalt, wie z.B.
Liebesentzug.

Heute tragt unser Staat dem Rechnung, insofern es ein
Zuchtigungsverbot gibt und Gewalt gegenuber Kinder, auch als
zweifelhaftes Erziehungsmittel, unter Strafe steht.

Es ist gut, dass diese Zeiten — zumindest in Deutschland -
vorbei sind und ich hoffe, dass das auch so bleibt!

Provokante Konfrontation

Aber das, liebe Schwestern und Bruder, andert nichts an der
Tatsache, dass uns heute diese Lesung vorgelegt wird.

[x]



Wenn Sie haufiger meinen Predigten gelauscht haben, dann
wissen Sie vielleicht schon, dass ich gerade bei sperrigen
Texten frage, ob ich auch den Kern der ,frohen Botschaft” dort
entdecken kann.

Ich suche den Schliissel zum Verstandnis eines Textes, den wir
offenbar so wortwortlich nicht mehr in unsere Zeit Ubernehmen
konnen und durfen.

Ich suche dann immer nach der Relevanz des Textes flur unsere
heutige Zeit und fudr mein Leben.

Und dann finde ich diesen beruhmten ,springenden Punkt‘ am
Ende der Lesung:
»Mach die erschlafften Hande und die wankenden Knie stark,
schafft ebene Wege fiir eure FiiBe, damit die lahmen Glieder (..)
geheilt werden.”

Soteriologische ,Mitte’

(x]

DAS ist es.
Hier finden wir die Zielaussage.

Paulus will den Leser ermutigen.

Er will den Leser ermutigen, der sich in seinem Leben kraftlos
fuhlt, der das Gefuhl hat, dass die Knie wegsacken.

Er hat Menschen vor Augen, die offenbar vor sich steinige und
steile Wege erleben, die es ihnen schwer machen, mit lahmen
Gliedern bezwungen zu werden.

Die Lesung ist eine Mutmachlesung.

Und Paulus deutet uns an, dass wir in unserem Leben gestarkt
werden sollen, flr die Widrigkeiten des Lebens.

Und — was als Erstes — widerspruchlich anmutet, ist der
Gedanke, dass diese Starkung durch Leid erfolgen kann.

Auch diese Logik wirkt erst einmal ziemlich befremdlich, vor



allem, wenn Gott dieses Leid bringen sollte, um uns zu
starken.

Dieser Gedankengang ist aber der damaligen Zeit geschuldet.
Damals glaubten noch viel mehr Menschen, dass das Leid von
Gott geschickt und gewollt sei.

Da aber schon Paulus an einen liebenden Gott geglaubt hat, der
uns retten will, war es fur ihn folgerichtig, dass dieses Leid
uns zum Heil fuhren soll.

So ist nach damaligem Denken gottgewolltes Leid ein Mittel zum
Heil.

Um ganz klar zu sein, liebe Schwestern und Bruder,

dieser Gedankengang ist heute nicht mehr Gegenstand unseres
Glaubens an einen liebenden Gott.

[(x]

Durch Leid und Not wachsen und reifen

Und dennoch sollten wir diesen Text nicht vorschnell
verwerfen.

Denn, wenn wir einmal davon absehen, dass das Leid von Gott
gewollt und von ihm uns geschickt wurde — dann konnen wir
dennoch auch erkennen, dass wir manchmal durch das Leid, was
wir verarbeitet und uberwunden haben, gestarkt wurden.

Bleiben wir doch einmal bei diesem Gedanken und denken daruber
nach, wo wir in unserem Leben leidvolle Erfahrungen gemacht
haben?
Denken wir einmal daruber nach, wie es uns ergangen ist, als
wir uns diesem Leid gestellt und nachdem wir es uUberwunden
haben?

Hat sich dadurch nicht auch unsere Sicht auf unser Leben und
auch unser Verstandnis vom Leben verandert? —-

Ich bleibe mal bei zwei wichtigen Leiderfahrungen meines



Lebens.

Da ist einmal die langjahrige Krankheit meines Vaters, der mit
38 Jahren an einen Hirntumor erkrankte und dann mit 45 Jahre
1981 starb; da war ich 18. Wir haben unseren Vater in den
letzten Jahren gemeinsam in unserer Familie gepflegt. Seine
Krankheit hat mich auch eines wichtigen Teils meiner Jugend
beraubt. Schon sehr fruh wurde ich als Pubertierender in die
Mitverantwortung und Mitpflege meines Vaters eingebunden — wie
meine anderen Bruder auch.

Der Tod meines Vaters, obwohl absehbar, war fur mich eine Zeit
groBBen Schmerzes. Neben der Dankbarkeit, dass sein Leiden
uberwunden war, hatte ich Wut auf Gott: ,Warum?!“ — und ich
war sauer, dass ich Gott nicht begreifen konnte.

Oder als im Oktober 2013 mein zweitjungster Bruder im Alter
von 48 Jahren ganz plotzlich an einem geplatzten Aneurysma im
Kopf starb.

Es gibt Vieles, was ich aus diesen Erlebnissen flur mein Leben
lernen konnte. Dazu gehort als wichtigste ,Lehre”, dass mein
Leben einmalig und kostbar ist und es jeder Tag es wert ist,
dankbar dafur zu sein.

Diese Dankbarkeit starkt mich in so machen anderen Situation,
wo das Leben oder auch die Arbeit fur mich schwer wird. Diese
Dankbarkeit zeigt mir auch, was Wesentlich in meinem Leben
ist, wofur es sich lohnt, zu leben, zu lieben und zu kampfen.

Liebe Schwestern und Bruder,

ich mochte die Wahrheitsdeutung des heutigen Lesungstextes
nicht fur mich pachten, aber wenn ich vor dem Hintergrund
meiner leidvollen Erfahrungen, wo ich durch Schmerz und Trauer
zu einer neuen Ebene der Reifung in meinem Leben gefuhrt
wurde, diesen Text lese, dann kann ich ihm einen gewissen Sinn
und auch eine gewisse Berechtigung abgewinnen.

Wir konnen durch erfahrenes und Uberwundenes Leid wachsen und



lernen und starker werden fur unser Leben. Und darin kann dann
auch so etwas wie ,Heil im Leiden” stecken.
Davon bin ich heute uberzeugt.

Und Sie?

Alle Bilder: www.pixabay.com



